
Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 131 

 

 

 

BUDAYA PESANTREN DAN PENDIDIKAN KARAKTER PADA 

PONDOK PESANTREN CAMPURAN 
(Penelitian di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum Citiis) 

 

Adang Hambali1, Asy'ari2, Dienha Habibie3, Ali Roswan Pauzi4, Dwi Ajeng Maulidya 

Makalao5, Hasan Basri6 
1,2,3,4,5,6 Doktoral Program Studi Pendidikan Islam, Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

Email: 1adanghambali07@gmail.com, 2asyari1881@gmail.com, 3abiemanyoe19@gmail.com 
4aliroswanpauzi@gmail.com,  5ajeng@albadar.ac.id, 6hasan.basri@gmail.com 

 

Abstrack 

This study aims to examine the role of pesantren culture in shaping character 

education within a mixed Islamic boarding school at Mazro’atul Ulum Citiis. The 

research is grounded in the social dynamics between resident students (santri) and 

non-resident students in a heterogeneous educational environment. A qualitative 

descriptive-analytical approach was employed. Data were collected through in-

depth interviews, participant observation, and documentation, and analyzed using 

the Miles and Huberman model. The findings indicate that pesantren culture, 

manifested through religious habituation, discipline, communal life, and respect for 

teachers, plays a significant role in fostering religious character, discipline, 

responsibility, and inclusive social attitudes among students. Social interaction 

between santri and non-santri serves as an effective medium for internalizing 

Islamic-based character values. 
 

Keywords: pesantren culture, character education, mixed pesantren 
 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis peran budaya pesantren dalam 

pembentukan pendidikan karakter pada pondok pesantren campuran di Pondok 

Pesantren Mazro’atul Ulum Citiis. Latar belakang penelitian didasarkan pada 

dinamika interaksi antara santri dan non-santri dalam lingkungan pesantren 

yang heterogen. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

deskriptif-analitis. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi 

partisipatif, dan studi dokumentasi, kemudian dianalisis dengan model Miles dan 

Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa budaya pesantren yang 

diwujudkan melalui pembiasaan religius, kedisiplinan, kebersamaan, dan adab 

terhadap guru berperan signifikan dalam membentuk karakter religius, disiplin, 

tanggung jawab, dan sikap sosial inklusif pada peserta didik. Interaksi santri dan 

non-santri menjadi sarana efektif internalisasi nilai-nilai karakter berbasis Islam. 

 

Kata kunci: budaya pesantren, pendidikan karakter, pesantren campuran 

EXPECTATION 
Journal of Islamic Education Management 

Vol. 3, No. 2, Desember 2025 

DOI: xxxxx-xxxxx 
https://journal.albadar.ac.id/index.php/JIEM 

e-ISSN: 3030-881X 

p-ISSN: 3032-0941 

https://journal.albadar.ac.id/index.php/JIEM


Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 132 

 

 

PENDAHULUAN 

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang 

memiliki peranan penting dalam membentuk karakter, akhlak, dan spiritualitas peserta 

didik. Sebagai lembaga yang berakar kuat pada nilai-nilai keislaman, pesantren berfungsi 

tidak hanya sebagai tempat pengajaran ilmu agama, tetapi juga sebagai ruang 

pembentukan moral, budaya, dan kepribadian umat. Budaya pesantren yang khas seperti 

keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, kedisiplinan, dan penghormatan kepada guru 

(ta’dzim) menjadi sistem nilai yang terus ditanamkan dalam kehidupan sehari-hari santri 

(Baihaqi, 2023; Fiqih, 2022). Nilai-nilai ini menjadikan pesantren sebagai model 

pendidikan karakter yang efektif dan kontekstual dalam membangun manusia berakhlak 

mulia. 

Seiring dengan berkembangnya tuntutan zaman, pesantren menghadapi dinamika 

baru dalam dunia pendidikan. Modernisasi dan globalisasi menuntut lembaga pendidikan 

Islam ini untuk bertransformasi agar tetap relevan dengan kebutuhan masyarakat yang 

semakin kompleks (Mansyuri et al., 2023). Salah satu bentuk transformasi tersebut adalah 

munculnya pesantren campuran, yaitu lembaga yang tidak hanya dihuni oleh santri 

mukim, tetapi juga diikuti oleh siswa non-santri yang menempuh pendidikan formal di 

lingkungan pesantren. Kondisi ini melahirkan interaksi sosial yang dinamis antara dua 

kelompok dengan latar belakang sosial dan budaya yang berbeda (Fajri & Ilmi, 2024; 

Hidayati & Humam, 2021). 

Fenomena ini membuka peluang sekaligus tantangan bagi pesantren dalam 

menjaga keseimbangan antara tradisi keagamaan dan kebutuhan pendidikan modern. 

Perbedaan latar belakang santri dan non-santri sering kali menimbulkan variasi dalam 

pemahaman dan pengamalan nilai-nilai pesantren. Meskipun demikian, hasil penelitian 

menunjukkan bahwa interaksi sosial antara keduanya justru berkontribusi signifikan 

terhadap pembentukan karakter. Melalui kolaborasi dalam pembelajaran dan kegiatan 

keagamaan, peserta didik dapat saling belajar, memahami, dan menginternalisasi nilai-

nilai moral serta norma sosial yang berlaku. Interaksi lintas latar sosial ini membentuk 

ruang pendidikan yang inklusif dan saling melengkapi, memperkaya pemahaman mereka 

terhadap nilai-nilai agama dan kehidupan sosial. 

Penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Maulidya Makalao, dkk., juga 

menunjukkan bahwa keberagaman sosial di lingkungan pesantren menciptakan dinamika 

pembelajaran yang mendorong tumbuhnya empati, toleransi dan rasa saling menghargai. 

Melalui interaksi yang inklusif, peserta didik belajar untuk memahami perbedaan dan 

mengembangkan perasaan moral (moral feeling) yang menjadi dasar penting bagi 

pembentukan karakter sosial yang terbuka dan harmonis. Integrasi pendidikan agama 

dan pendidikan umum di pesantren pun terbukti efektif dalam menumbuhkan perilaku 

moral (moral behavior) melalui keterlibatan aktif siswa dalam kegiatan sosial dan 

keagamaan yang membentuk kebiasaan positif sehari-hari (Maulidya Makalao, D.A., 

Erihadiana, M., Asy’ari, & Ruskandar A. 2025). 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 133 

Selain itu, hasil penelitian juga mengungkap bahwa dinamika budaya di pesantren 

campuran menciptakan proses adaptasi antara tradisi religius dan budaya modern yang 

lebih terbuka. Proses ini menghasilkan budaya pesantren yang inklusif dan progresif, di 

mana nilai-nilai Islam tetap menjadi dasar pembentukan karakter, namun dijalankan 

dalam suasana yang lebih dialogis dan kontekstual dengan perkembangan zaman. Dalam 

konteks modernisasi, pesantren memiliki peran strategis untuk menyeimbangkan antara 

pelestarian nilai-nilai keagamaan dan inovasi pendidikan agar tetap relevan di tengah 

perubahan sosial (Muid, Arifin & Karim, 2024). 

Penelitian terdahulu yang berlandaskan teori Thomas Lickona (1992) 

menunjukkan bahwa pendidikan karakter di pesantren terbangun melalui integrasi tiga 

dimensi utama, yaitu moral knowing, moral feeling, dan moral behavior, yang tumbuh 

dalam kehidupan sosial santri dan non-santri. Ketiga dimensi ini menjadi dasar bagi 

pembentukan karakter religius dan sosial yang kokoh. Secara keseluruhan, hasil 

penelitian tersebut menegaskan bahwa budaya pesantren campuran mampu 

menciptakan ruang pendidikan karakter yang dinamis, di mana nilai-nilai keislaman, 

sosial, dan moral berkembang secara harmonis. 

Berdasarkan hasil-hasil penelitian terdahulu tersebut, dapat dipahami bahwa 

budaya pesantren memiliki pengaruh yang besar terhadap pembentukan karakter peserta 

didik, bahkan dalam konteks keberagaman sosial yang kompleks. Oleh karena itu, 

penelitian tentang Budaya Pesantren dan Pendidikan Karakter pada Pondok Pesantren 

Campuran menjadi penting untuk dilakukan guna memahami secara mendalam 

bagaimana nilai-nilai pesantren dapat diinternalisasikan secara efektif di lingkungan yang 

heterogen. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis dan praktis 

bagi pengembangan model pendidikan karakter berbasis budaya pesantren yang inklusif, 

adaptif, dan tetap berlandaskan nilai-nilai Islam. 

 

KAJIAN TEORI 

1. Budaya Pesantren 

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional yang memiliki sistem 

nilai, norma, dan tradisi yang khas. Budaya pesantren terbentuk dari proses panjang yang 

berakar pada nilai-nilai Islam, pengamalan ajaran moral, serta kebiasaan sosial yang 

diwariskan dari generasi ke generasi. Nilai-nilai tersebut menjadi fondasi dalam 

pembentukan karakter dan tata perilaku santri dalam kehidupan sehari-hari (Baihaqi, 

2023). 

Secara historis, budaya pesantren mencakup lima nilai dasar yang dikenal sebagai 

panca jiwa pesantren, yaitu keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah, 

dan kebebasan. Nilai-nilai ini membentuk pola pikir dan perilaku santri yang berorientasi 

pada kejujuran, tanggung jawab, serta semangat pengabdian kepada masyarakat. 

Menurut Fiqih (2022), budaya pesantren berfungsi sebagai sistem sosial yang mengatur 

perilaku warga pesantren agar sejalan dengan nilai-nilai keislaman dan tujuan pendidikan 

moral. 

Dalam konteks pendidikan modern, budaya pesantren tidak hanya berfungsi 

sebagai simbol tradisi keagamaan, tetapi juga sebagai sistem nilai yang dapat diadaptasi 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 134 

dalam menghadapi perubahan zaman. Mansyuri et al. (2023) menjelaskan bahwa 

transformasi pesantren di era modern ditandai oleh upaya mengintegrasikan antara nilai-

nilai tradisional Islam dengan sistem pendidikan formal yang lebih terbuka terhadap ilmu 

pengetahuan umum. Dengan demikian, budaya pesantren bukanlah entitas statis, 

melainkan sistem dinamis yang terus berkembang menyesuaikan kebutuhan masyarakat. 

Ciri khas budaya pesantren yang melekat pada perilaku keseharian santri, seperti 

disiplin dalam ibadah, penghormatan kepada guru (ta’dzim), serta kebersamaan dalam 

kegiatan sosial, menjadi sarana internalisasi nilai moral. Menurut Hidayati dan Humam 

(2021), praktik budaya pesantren semacam ini berfungsi sebagai pendidikan karakter 

berbasis pengalaman, karena setiap kegiatan keseharian di pesantren mengandung nilai-

nilai pendidikan moral yang terinternalisasi secara alami. 

Dengan demikian, budaya pesantren dapat dipahami sebagai bentuk pendidikan 

non-verbal yang mengajarkan peserta didik melalui keteladanan, kebiasaan, dan 

pengalaman hidup di lingkungan yang religius. Dalam pondok pesantren campuran, 

budaya ini memiliki tantangan tersendiri untuk diadaptasikan dengan kondisi sosial 

peserta didik yang beragam, baik dari segi latar belakang keluarga maupun pengalaman 

religius. 

 

2. Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam 

Pendidikan karakter dalam Islam merupakan proses penanaman nilai-nilai moral, 

etika, dan spiritual yang bertujuan membentuk pribadi yang berakhlak mulia. Konsep ini 

sejalan dengan tujuan pendidikan Islam, yaitu membentuk manusia yang kaffah utuh 

dalam aspek spiritual, intelektual, dan sosial. Menurut Lickona (1992), pendidikan 

karakter mencakup tiga dimensi utama, yaitu moral knowing (pengetahuan moral), moral 

feeling (perasaan moral), dan moral behavior (perilaku moral). Ketiga dimensi ini saling 

berkaitan dan harus diintegrasikan dalam proses pembelajaran agar karakter seseorang 

dapat terbentuk secara menyeluruh. 

Dalam konteks pendidikan Islam, pembentukan karakter tidak hanya 

berlandaskan pada rasionalitas moral, tetapi juga pada nilai-nilai tauhid dan keimanan. 

Afifuddin dan Ishak (2022) menjelaskan bahwa pendidikan Islam berfungsi untuk 

menanamkan kesadaran spiritual bahwa setiap tindakan manusia harus berorientasi 

pada nilai kebaikan dan pengabdian kepada Allah SWT. Oleh karena itu, pendidikan 

karakter dalam Islam tidak hanya berfokus pada dimensi etika sosial, tetapi juga pada 

pembinaan hati, akhlak, dan niat yang tulus. 

Pendidikan karakter di pesantren terimplementasi melalui proses pembelajaran 

formal dan nonformal, seperti kegiatan ibadah, pengajian kitab kuning, serta kegiatan 

sosial masyarakat. Melalui pendekatan tersebut, peserta didik tidak hanya memperoleh 

pengetahuan agama, tetapi juga mengalami proses internalisasi nilai-nilai moral melalui 

interaksi sosial dan keteladanan guru (Fardinal, Ali & US, 2022). 

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa dalam lingkungan pesantren campuran, 

interaksi antara santri dan non-santri menjadi faktor penting dalam pembentukan 

karakter. Interaksi sosial tersebut berkontribusi terhadap terbentuknya moral knowing, 

moral feeling, dan moral behavior, karena peserta didik belajar memahami nilai-nilai 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 135 

moral dari pengalaman dan pergaulan sehari-hari yang beragam. Dengan demikian, 

pendidikan karakter di pesantren memiliki dimensi sosial yang kuat, di mana nilai-nilai 

keislaman tidak hanya diajarkan, tetapi juga dipraktikkan secara nyata dalam kehidupan 

bersama. 

 

3. Pondok Pesantren Campuran dan Dinamika Sosial 

Pondok pesantren campuran merupakan bentuk adaptasi pesantren terhadap 

perkembangan pendidikan modern dan kebutuhan masyarakat yang semakin kompleks. 

Dalam sistem ini, pesantren tidak hanya menampung santri mukim, tetapi juga peserta 

didik non-santri yang menempuh pendidikan formal di lingkungan pesantren. Menurut 

Fajri dan Ilmi (2024), keberadaan dua kelompok ini menciptakan dinamika sosial yang 

unik karena perbedaan latar belakang sosial, budaya, dan religiusitas. 

Dinamika tersebut dapat menimbulkan tantangan dalam menjaga konsistensi 

nilai-nilai budaya pesantren, namun juga membuka peluang bagi terciptanya proses 

pembelajaran yang lebih inklusif dan dialogis. Fauziyah et al. (2022) menjelaskan bahwa 

interaksi antara santri dan non-santri memperkaya proses pembelajaran, karena mereka 

saling berbagi pengalaman moral dan sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan Vygotsky 

(2003) dalam teori konstruktivisme sosial yang menekankan bahwa pengetahuan dan 

nilai dibentuk melalui interaksi sosial serta pengalaman bersama. 

Keberagaman sosial di pesantren campuran menuntut pengelolaan budaya yang 

bijak agar nilai-nilai Islam tetap menjadi dasar dalam kehidupan bersama. Muid, Arifin, 

dan Karim (2024) menegaskan bahwa pesantren di era modern perlu menyeimbangkan 

antara pelestarian nilai keagamaan dan penerapan sistem pendidikan formal agar tetap 

relevan tanpa kehilangan identitas. Dalam konteks ini, budaya pesantren berfungsi 

sebagai pengikat moral yang menjaga kohesi sosial antara kelompok santri dan non-

santri. 

Dengan demikian, pondok pesantren campuran menjadi laboratorium sosial yang 

menarik untuk dikaji, karena di dalamnya berlangsung proses adaptasi antara nilai-nilai 

tradisional Islam dan kebutuhan modernisasi pendidikan. Dinamika interaksi sosial di 

dalamnya tidak hanya berdampak pada sistem pembelajaran, tetapi juga pada 

pembentukan karakter dan budaya moral peserta didik. 

 

4. Integrasi Budaya Pesantren dan Pendidikan Karakter 

Integrasi antara budaya pesantren dan pendidikan karakter merupakan ciri khas 

sistem pendidikan Islam yang holistik. Budaya pesantren mengajarkan nilai-nilai luhur 

melalui praktik kehidupan sehari-hari, sedangkan pendidikan karakter berfungsi 

menanamkan kesadaran moral melalui refleksi dan pembiasaan. Menurut Santoso, Sabri, 

dan Rahmat (2024), pesantren modern telah berhasil mengadaptasi pendekatan 

pendidikan yang menekankan keseimbangan antara tradisi keagamaan dan inovasi 

pedagogis yang relevan dengan tuntutan zaman. 

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai budaya pesantren, 

seperti kedisiplinan, tanggung jawab, dan kejujuran, dapat memperkuat pembentukan 

karakter peserta didik di lingkungan campuran. Interaksi sosial antara santri dan non-



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 136 

santri menjadi media internalisasi nilai, di mana kedua kelompok saling mempengaruhi 

dan membangun kesadaran moral bersama. Dalam hal ini, teori Lickona (1992) dan 

konstruktivisme sosial (Vygotsky, 2003) menjadi landasan konseptual yang menjelaskan 

bagaimana pengetahuan moral dan perilaku sosial terbentuk melalui interaksi dan 

pengalaman nyata di lingkungan pesantren. 

Integrasi budaya pesantren dan pendidikan karakter juga berperan penting dalam 

menghadapi tantangan globalisasi. Menurut Adliyah, Jaelani, dan Subhan (2024), lembaga 

pendidikan Islam harus berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya (al-insan al-

kamil) yang mampu memadukan pengetahuan, moralitas, dan spiritualitas dalam satu 

kesatuan. Oleh karena itu, pendidikan karakter berbasis budaya pesantren diharapkan 

mampu menghasilkan generasi yang religius, berakhlak mulia, toleran, dan adaptif 

terhadap perubahan sosial. 

Berdasarkan uraian teori di atas, dapat dipahami bahwa budaya pesantren 

berperan sebagai sistem nilai yang menjadi dasar dalam pembentukan pendidikan 

karakter. Dalam konteks pondok pesantren campuran, interaksi antara santri dan non-

santri menjadi faktor penting dalam menginternalisasikan nilai-nilai tersebut. Proses 

pendidikan karakter di pesantren tidak hanya berlangsung melalui pengajaran formal, 

tetapi juga melalui keteladanan, pembiasaan, dan kehidupan sosial sehari-hari. 

Oleh karena itu, penelitian ini berangkat dari pemikiran bahwa budaya pesantren 

merupakan instrumen utama dalam membentuk karakter peserta didik di tengah 

keberagaman sosial dan modernisasi pendidikan. Integrasi antara budaya pesantren dan 

pendidikan karakter akan menghasilkan sistem pendidikan Islam yang seimbang antara 

nilai tradisi dan tuntutan zaman. 

 

METODOLOGI PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan untuk memahami 

secara mendalam fenomena budaya pesantren dan implementasinya dalam pembentukan 

pendidikan karakter di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum Citiis.  

Menurut Creswell dan Creswell (2018), penelitian kualitatif berfungsi untuk 

menggali makna yang diberikan individu atau kelompok terhadap suatu masalah sosial 

atau fenomena tertentu. Dengan pendekatan ini, peneliti berupaya menggambarkan dan 

menganalisis secara holistik bagaimana nilai-nilai budaya pesantren diinternalisasikan 

dalam kehidupan santri dan non-santri serta bagaimana budaya tersebut berperan dalam 

membentuk karakter peserta didik di lingkungan pesantren campuran. 

Untuk memperoleh data yang valid, lengkap, dan mendalam, penelitian ini 

menggunakan tiga teknik utama, yaitu: 1) Wawancara mendalam, wawancara dilakukan 

kepada pimpinan pesantren, guru, dan peserta didik (santri serta non-santri) untuk 

menggali informasi mengenai pelaksanaan budaya pesantren, proses pembentukan 

karakter, serta dinamika interaksi sosial di antara mereka. Wawancara dilakukan secara 

semi-terstruktur agar informan dapat menyampaikan pandangan dan pengalaman 

mereka secara bebas namun tetap dalam fokus penelitian. 2) Observasi Partisipatif 

(Participant Observation), Peneliti terlibat langsung dalam kegiatan keseharian pesantren 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 137 

seperti kegiatan keagamaan, pengajian, pembelajaran, dan kegiatan sosial. Melalui 

observasi ini, peneliti berusaha memahami pola perilaku, interaksi sosial, serta 

penerapan nilai-nilai budaya pesantren yang mempengaruhi pembentukan karakter. 3) 

Dokumentasi, teknik ini digunakan untuk mengumpulkan data dari berbagai dokumen 

resmi pesantren seperti profil lembaga, kurikulum, jadwal kegiatan, arsip kegiatan santri, 

serta foto-foto kegiatan yang relevan dengan pelaksanaan pendidikan karakter dan 

budaya pesantren.  

Analisis data dilakukan secara induktif dengan menggunakan model Miles, 

Huberman, dan Saldana (2014) yang meliputi tiga tahapan utama: Reduksi Data (Data 

Reduction), Penyajian Data (Data Display), serta Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi 

(Conclusion Drawing/Verification). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Latar Alamiah Penelitian 

Pondok pesantren Mazro’atul Ulum Citiis berdiri sejak tahun 1918 atas prakasa 

KH Asy’ari di Kampung Citiis, Pagelaran, Cianjur, estafet Kepemimpinan pesantren di 

teruskan oleh putranya KH Saepullah, hingga wafat pada tahun 2001, kini pesantren ini 

dipimpin oleh KH Asep Ismail, S.Pd.I. Mazro’atul menyediakan jenjang pendidikan MI, 

MTs dan MA, serta sinergi dengan perguruan tinggi untuk membekali para santri 

menghadapi tantangan masa depan. 

 

2. Hasil Penelitian 

a. Bentuk dan nilai-nilai budaya pesantren di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum 

Citiis 

Budaya pesantren di Mazro’atul Ulum Citiis tampak melalui pola kehidupan 

religius, disiplin, kebersamaan, serta tata pergaulan yang menjunjung adab dan 

penghormatan terhadap guru. Kehidupan sehari-hari santri berlangsung dalam suasana 

yang sepenuhnya berorientasi pada nilai-nilai keislaman. Rutinitas ibadah seperti shalat 

berjamaah, pembacaan Al-Qur’an, dzikir, dan kajian kitab menjadi fondasi utama kegiatan 

harian. Pembiasaan ibadah ini tidak hanya dijalankan secara formal, tetapi melekat 

sebagai kebiasaan yang sudah menjadi identitas kolektif pesantren. 

Disiplin menjadi karakter yang menonjol dari budaya pesantren. Jadwal harian 

yang terstruktur, pembagian tugas kebersihan, serta kepatuhan terhadap tata tertib 

membentuk perilaku santri menjadi lebih tertib, bertanggung jawab, dan teratur. 

Aktivitas seperti piket asrama, kerja bakti, serta pengaturan waktu belajar memperkuat 

nilai kedisiplinan dalam kehidupan sehari-hari. 

Budaya kebersamaan dan gotong royong berkembang kuat karena kehidupan para 

santri berlangsung dalam satu komunitas yang berbagi ruang, tugas, dan tanggung jawab 

yang sama. Aktivitas kolektif membentuk solidaritas, empati sosial, dan sikap saling 

membantu. Selain itu, nilai sopan santun dan penghormatan terhadap guru (ta’dzim) 

menjadi inti budaya pesantren yang diinternalisasi melalui adab berbicara, berperilaku, 

dan tata krama dalam berinteraksi. 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 138 

Nilai-nilai tersebut menunjukkan bahwa budaya pesantren tidak hanya berwujud 

aturan formal, tetapi hadir sebagai sistem nilai yang menyatu dengan kehidupan para 

santri. Hal ini sejalan dengan tujuan penelitian pertama, yaitu mendeskripsikan dan 

menganalisis bentuk serta nilai-nilai budaya pesantren yang diterapkan di Mazro’atul 

Ulum Citiis. 

 

b. Peran budaya pesantren dalam pembentukan pendidikan karakter peserta 

didik (santri dan non-santri) 

Budaya pesantren di Mazro’atul Ulum Citiis berperan penting dalam proses 

internalisasi nilai dan pembentukan karakter peserta didik. Proses ini berlangsung 

melalui tiga mekanisme: pembiasaan, keteladanan, dan pengawasan berkelanjutan. 

Kehidupan religius yang terjadwal mendorong tumbuhnya karakter religius seperti 

kesadaran beribadah, kecintaan pada Al-Qur’an, dan kepatuhan terhadap ajaran agama. 

Pembiasaan ibadah yang dilakukan setiap hari membentuk kesadaran spiritual yang kuat 

pada santri. 

Sistem disiplin pesantren mengembangkan karakter tanggung jawab dan 

kemandirian. Santri dilatih untuk mengatur waktu, menyelesaikan tugas, menjaga 

kebersihan, serta mengikuti jadwal pembelajaran dengan tertib. Disiplin tidak bersifat 

represif melainkan edukatif, karena dijalankan dalam suasana kebersamaan dan 

keteladanan para ustadz dan pengasuh. 

Kehidupan bersama dalam satu ekosistem yang heterogen secara sosial 

menjadikan budaya pesantren sebagai media efektif untuk menumbuhkan karakter 

sosial, seperti kepedulian, kerjasama, dan kemampuan beradaptasi. Santri berasal dari 

latar belakang sosial yang berbeda, sehingga interaksi sehari-hari menjadi sarana 

pembentukan karakter inklusif dan toleran. Bahkan bagi non-santri yang berinteraksi 

dengan pesantren, nilai-nilai religius dan etika sosial pesantren tetap memiliki pengaruh 

melalui kegiatan keagamaan, pengabdian, dan hubungan sosial lain. 

Peran budaya ini mencerminkan tujuan penelitian kedua, yaitu memahami 

bagaimana budaya pesantren membentuk pendidikan karakter peserta didik dalam 

lingkungan yang beragam secara sosial dan religius. 

 

c. Interaksi sosial antara santri dan non-santri sebagai sarana internalisasi budaya 

pesantren 

Interaksi sosial antara santri dan non-santri menunjukkan bahwa nilai-nilai 

budaya pesantren tidak hanya hidup dalam ruang internal pesantren, tetapi juga 

berpengaruh pada relasi sosial yang lebih luas. Santri berinteraksi dengan masyarakat 

sekitar dalam suasana yang sopan, religius, dan penuh penghargaan. Sikap hormat, 

penggunaan bahasa yang santun, serta keaktifan dalam kegiatan keagamaan masyarakat 

menjadi indikator bahwa nilai-nilai pesantren telah terinternalisasi dalam perilaku 

mereka. 

Masyarakat sekitar juga memandang santri sebagai pribadi yang religius dan 

berakhlak baik. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai disiplin, religiusitas, dan etika 

sosial yang diajarkan pesantren diterjemahkan dalam bentuk perilaku nyata ketika santri 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 139 

berada di luar lingkungan internal pesantren. Interaksi yang berlangsung secara 

harmonis membantu memperluas jangkauan budaya pesantren ke masyarakat non-

santri, terutama melalui kegiatan pengabdian masyarakat, peringatan hari besar Islam, 

dan kerja sama dalam aktivitas sosial. 

Interaksi ini berfungsi sebagai wahana internalisasi nilai, di mana santri belajar 

menerapkan nilai-nilai pesantren dalam konteks sosial yang lebih luas, sedangkan non-

santri ikut terbentuk oleh kehadiran budaya pesantren dalam kehidupan mereka. Hal ini 

menunjukkan keterkaitan yang kuat dengan tujuan penelitian ketiga, yaitu menganalisis 

bagaimana interaksi sosial menjadi sarana pembentukan karakter religius, berakhlak 

mulia, dan adaptif terhadap perubahan sosial. 

 

3. Pembahasan 

a. Bentuk dan Nilai-Nilai Budaya Pesantren di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum 

Citiis 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa budaya pesantren Mazro’atul Ulum Citiis 

terbangun melalui tiga unsur utama: rutinitas religius, kedisiplinan, dan adab. Rutinitas 

ibadah seperti salat berjamaah, tadarus Al-Qur’an, pengajian, serta kegiatan dzikir 

menjadi fondasi karakter religius santri. Nilai-nilai ini mencerminkan apa yang disebut 

Lickona (1991) sebagai moral action di mana moralitas dipraktikkan melalui aktivitas 

nyata dan berulang. Dalam konteks Mazro’atul Ulum, santri tidak hanya mempelajari 

nilai-nilai secara verbal, tetapi mempraktikkannya melalui kebiasaan harian. 

Penelitian terbaru menguatkan temuan ini. Haromain (2023) menemukan bahwa 

budaya pesantren membentuk habitus moral melalui pembiasaan ibadah dan kegiatan 

komunal yang terus menerus. Demikian juga Firmansyah (2022) menjelaskan bahwa 

pesantren bekerja melalui hidden curriculum nilai-nilai yang tidak tertulis tetapi 

tercermin dalam interaksi, tradisi, dan peraturan harian. Nilai disiplin tampak pada 

pengaturan waktu, jadwal kegiatan, ketaatan terhadap tata tertib, dan tanggung jawab 

kebersihan. 

Selain itu, nilai adab kepada guru menjadi ciri khas budaya pesantren yang sangat 

kuat. Hal ini sesuai dengan temuan Maryono (2018) bahwa relasi ta’dzim antara santri 

dan kyai adalah inti identitas pesantren. Adab ini tercermin dalam cara santri 

berkomunikasi, berjalan di hadapan guru, dan menghormati ilmu. Dengan demikian, 

budaya pesantren Mazro’atul Ulum merupakan sistem nilai yang hidup (living values) dan 

berfungsi mengatur seluruh aktivitas santri. 

Budaya kebersamaan dan gotong royong juga menjadi ciri penting. Santri dididik 

untuk bekerja dalam kelompok, saling membantu, dan memelihara solidaritas. Penelitian 

Setiawan (2023) menunjukkan bahwa lingkungan sosial pesantren menciptakan 

microsystem Bronfenbrenner yang sangat kuat, di mana interaksi sosial membentuk 

identitas moral santri. 

 

b. Peran Budaya Pesantren dalam Pembentukan Pendidikan Karakter Peserta 

Didik (Santri dan Non-Santri) 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 140 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa budaya pesantren berperan signifikan 

dalam pembentukan karakter peserta didik, baik santri maupun non-santri. Mekanisme 

utamanya adalah keteladanan, pembiasaan, dan pengawasan melekat. Hal ini selaras 

dengan teori Bandura (1977) yang menyatakan bahwa perilaku moral terbentuk melalui 

modeling, yaitu meniru figur-figur otoritatif, seperti kyai, ustadz, dan santri senior. 

Bagi santri mukim, internalisasi nilai terjadi secara intensif karena mereka hidup 

dalam lingkungan yang sepenuhnya diatur oleh kultur pesantren. Tikar nilai seperti 

religiusitas, kejujuran, kemandirian, dan tanggung jawab terbentuk melalui praktik terus-

menerus. Hal ini sejalan dengan temuan Hikmah (2023), yang menjelaskan bahwa 

pembiasaan kegiatan religius di pesantren menghasilkan internalisasi moral yang 

mendalam. 

Yang menarik, temuan penelitian Anda memperlihatkan bahwa budaya pesantren 

juga memengaruhi non-santri yang mengikuti kegiatan tertentu atau berinteraksi dengan 

komunitas pesantren. Nilai-nilai seperti sopan santun, kedisiplinan, dan penghormatan 

terhadap guru turut diserap oleh peserta didik non-santri meskipun keterlibatannya 

tidak seintens santri mukim. Penelitian Niam dan Burhanuddin (2024) mendukung 

fenomena ini, menunjukkan bahwa meskipun seseorang tidak mukim di pesantren, 

interaksi rutin dengan lingkungan pesantren tetap memiliki pengaruh moral signifikan. 

Budaya pesantren Mazro’atul Ulum Citiis dengan demikian berfungsi sebagai 

sumber nilai, kontrol sosial, dan penyangga moral bagi semua peserta didik. Nilai-nilai 

tersebut membentuk karakter religius, disiplin, bertanggung jawab, serta berakhlak 

mulia. 

 

c. Interaksi Sosial antara Santri dan Non-Santri sebagai Sarana Internalisasi 

Budaya Pesantren 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa interaksi sosial antara santri dan non-

santri mencerminkan internalisasi nilai-nilai budaya pesantren. Interaksi tersebut 

berlangsung dalam suasana saling menghormati, sopan, dan penuh adab. Ketika santri 

berinteraksi dengan dunia luar, nilai-nilai pesantren yang telah tertanam dalam diri 

mereka menjadi pedoman perilaku sosial. 

Penelitian Kamboh dan Wulandari (2023) menegaskan bahwa interaksi 

komunitas pesantren dengan masyarakat luas berfungsi sebagai wahana penyebaran 

nilai moral. Di Mazro’atul Ulum, interaksi ini terjadi dalam kegiatan bersama, acara 

keagamaan, kerja bakti, dan diskusi belajar. Santri menjadi role model bagi lingkungan 

sekitarnya, dan non-santri ikut menyerap nilai religius dan etika sosial dari pola perilaku 

santri. 

Dari perspektif Bronfenbrenner (1979), interaksi ini merupakan bagian dari 

mesosystem, di mana hubungan antar-lingkungan (pesantren ↔ masyarakat) 

memperkuat internalisasi nilai karakter. Setiawan (2023) menambahkan bahwa interaksi 

lintas kelompok di pesantren memperkuat kompetensi sosial, empati, dan kemampuan 

adaptasi santri. 

Temuan penelitian ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai pesantren tidak berhenti 

pada tataran kognitif, melainkan diwujudkan dalam bentuk tindakan sosial. Interaksi 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 141 

santri dan non-santri menjadi sarana penting bagi pembentukan karakter religius, 

disiplin, dan akhlak mulia yang dapat diimplementasikan dalam konteks kehidupan yang 

lebih luas. 

 

SIMPULAN 

Bentuk dan nilai-nilai budaya pesantren di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum 

Citiis tercermin melalui rutinitas religius, kedisiplinan, kebersamaan, serta adab terhadap 

guru. Nilai-nilai seperti keikhlasan, kemandirian, tanggung jawab, ketertiban, dan 

penghormatan menjadi ciri utama budaya pesantren yang terinternalisasi dalam 

kehidupan sehari-hari santri. 

Budaya pesantren berperan signifikan dalam pembentukan pendidikan karakter 

peserta didik, baik santri maupun non-santri. Mekanisme pembiasaan, keteladanan dan 

pengawasan melekat membentuk karakter religius, disiplin, mandiri, bertanggung jawab, 

serta berakhlak mulia. Nilai-nilai moral tersebut terbentuk melalui kegiatan ibadah, 

pembelajaran, dan aktivitas sosial. 

Interaksi sosial antara santri dan non-santri menjadi sarana efektif internalisasi 

nilai-nilai pesantren. Relasi sehari-hari yang terjalin dalam kegiatan pendidikan, ibadah, 

dan aktivitas sosial menghasilkan sikap saling menghargai, kepedulian dan pembentukan 

karakter sosial yang inklusif. Interaksi ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai pesantren 

meluas melampaui komunitas internal dan memberi pengaruh pada masyarakat sekitar. 

Implikasi Teoretis, Temuan penelitian memperkuat konsep bahwa budaya 

pesantren merupakan instrumen efektif dalam pendidikan karakter berbasis nilai Islam. 

Integrasi antara moral knowing, moral feeling, dan moral behavior (Lickona) dalam 

kehidupan pesantren memperkaya pengembangan teori pendidikan karakter dalam 

konteks lembaga Islam tradisional yang beradaptasi dengan modernitas. 

Implikasi Praktis bagi Pesantren, Hasil penelitian dapat menjadi bahan evaluasi 

untuk memperkuat pembinaan karakter melalui pembiasaan ibadah, penguatan disiplin, 

peningkatan kualitas keteladanan guru, serta program-program kolaboratif antara santri 

dan non-santri. Pesantren dapat memanfaatkan temuan ini untuk merancang strategi 

pendidikan karakter yang lebih sistematis. 

Implikasi bagi Pendidik dan Pengasuh, Guru dan pengasuh pesantren perlu 

mempertahankan dan meningkatkan kualitas keteladanan, karena mereka berperan 

sebagai model moral bagi peserta didik. Interaksi yang inklusif dan dialogis perlu terus 

dikembangkan agar nilai-nilai pesantren dapat terserap secara efektif, terutama oleh non-

santri. 

Implikasi bagi Masyarakat, Temuan menunjukkan bahwa pesantren memiliki 

kontribusi moral bagi lingkungan sekitar. Hal ini menegaskan bahwa kerja sama antara 

pesantren dan masyarakat dalam kegiatan sosial dan keagamaan penting untuk 

memperluas dampak pembentukan karakter. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adliyah, A. E., Jaelani, D. I., & Subhan, M. (2024). Studi tentang konsepsi peserta didik dalam 

filsafat pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Nusantara, 92–104. 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 142 

Afifuddin, & Ishak, I. (2022). Landasan filosofis pendidikan Islam: Konstruksi tipologis 

pendidikan Islam di era modern. Al-Musannif: Jurnal Pendidikan Islam dan 

Keguruan, 119–134. 

Amalia, L. N., & Prasetyo, K. B. (2021). Budaya belajar dalam dinamika relasi siswa santri 

dan non-santri di Madrasah Aliyah Al Asror Kota Semarang. SOLIDARITY, 67–75. 

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah tantangan milenium 

III. Jakarta: Prenada Media. 

Baihaqi, M. (2023). Panca jiwa sebagai pendidikan akhlak pada santri di pondok pesantren 

modern. Surabaya: Scopindo Media Pustaka. 

Bandura, A. (1977). Social learning theory. Prentice Hall. 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2018). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed 

methods approaches (5th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Fajri, N., & Ilmi, D. (2024). Evolusi lembaga pendidikan Islam dalam sejarah Indonesia. 

ADIBA: Journal of Education, 121–131. 

Fardinal, F., Ali, H., & US, K. A. (2022). Mutu pendidikan Islam: Jenis kesisteman, konstruksi 

kesisteman, dan berfikir kesisteman. JEMSI: Jurnal Ekonomi Manajemen Sistem 

Informasi, 370–382. 

Fauziyah, N., Susanto, H., Rochgiyanti, & Syaharuddin. (2022). Interaksi sosial santri 

pondok pesantren Muhammadiyah Nurul Amin Alabio tahun 1997–2020. 

Prabayaksa: Journal of History Education, 23–32. 

Fiqih, M. A. (2022). Peran pesantren dalam menjaga tradisi-budaya dan moral bangsa. 

PANDAWA: Jurnal Pendidikan dan Dakwah, 42–65. 

Firmansyah, S. B. (2022). Character education strategy in pesantren: Integrating religious 

values with daily culture. Journal of Islamic Education Studies, 8(2), 145–160. 

Gunawan, D., & Kurniawan, T. (2020). Analisis knowledge creation dalam institusi 

pendidikan dan pelatihan. Alignment: Journal of Administration and Educational 

Management, 168–180. 

Haromain, M. (2023). Strengthening character education through pesantren habituation 

model. International Journal of Multicultural and Multireligious Understanding, 

10(4), 200–212. 

Hidayati, Z., & Humam, M. F. (2021). Eksistensi pesantren salaf di tengah arus modernisasi. 

Penangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat, 209–233. 

Hikmah, N. (2023). Hybrid character education model in modern pesantren. Journal of 

Contemporary Islamic Education, 7(1), 55–72. 

Islamic Schools. Jurnal Ilmiah Iqra, 19(1), 11–27. 

Kamboh, S., & Wulandari, F. (2023). Pesantren–community collaboration in strengthening 

moral values. Indonesian Journal of Educational Research, 9(3), 221–235. 

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and 

responsibility. Bantam Books. 

Lickona, T. (1992). Educating for character: How our schools can teach respect and 

responsibility. New York: Bantam Books. 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 143 

Makalao, D. A. M., Asy’ari, A., Supardi, A., & Badrudin. (2024). Free curriculum management 

based on constructivist theory. Proceedings of the International Conference on 

Education, Society and Humanity, 379–385. 

Mansyuri, A. H., Patrisia, B. A., Karimah, B., & Sari, D. V. F. (2023). Optimalisasi peran 

pesantren dalam lembaga pendidikan Islam di era modern. Ma’alim: Jurnal 

Pendidikan Islam, 101–112. 

Maryono, M. (2018). Budaya pesantren dalam pembentukan karakter santri. Jurnal 

Pendidikan Islam, 5(1), 45–60. 

Maulidya Makalao, D. A., Erihadiana, M., Asy’ari, & Ruskandar, A. (2025). Social Interaction 

and Character Education in 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldan a, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Minarti, S. (2013). Ilmu pendidikan Islam: Fakta teoritis-filosofis dan aplikatif-normatif. 

Jakarta: AMZAH. 

Muid, A., Arifin, B., & Karim, A. (2024). Peluang dan tantangan pendidikan pesantren di era 

digital (studi kasus di Pondok Pesantren Al-Islah Bungah Gresik). MODELING: Jurnal 

Program Studi PGMI, 512–530. 

Niam, K., & Burhanuddin, M. (2024). Family involvement and pesantren culture in 

strengthening student character. International Journal of Islamic Educational 

Research, 9(1), 33–49. 

Pakaya, I., Posumah, J. H., & Dengo, S. (2021). Pengaruh lingkungan sosial terhadap 

pendidikan masyarakat di Desa Biontong I Kecamatan Bolangitang Timur 

Kabupaten Bolaang Mongondow Utara. JAP: Jurnal Administrasi Publik, 11–18. 

Rahman, T. (2023). Ruang dan identitas sosial: Reproduksi identitas kelas menengah Muslim 

di pesantren. JSA (Jurnal Sosiologi Andalas), 65–77. 

Sabil, N. F., & Diantoro, F. (2021). Sistem pendidikan nasional di pondok pesantren. Al-

Ishlah: Jurnal Pendidikan Islam, 209–230. 

Sakir, M., & Syam, R. S. E. (2024). Pendidikan kepesantrenan: Negosiasi ruang kaum santri 

dalam mempertahankan identitas sosial keagamaan di Universitas Sains Al-Qur’an 

Wonosobo. EDUKASIA: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 337–348. 

Santoso, B., Sabri, Y., & Rahmat. (2024). Pesantren dan pembaharuannya (modernisasi 

pesantren): Arah dan implikasi. Jurnal PARIS LANGKIS: Jurnal Pendidikan Pancasila 

dan Kewarganegaraan, 97–108. 

Setiawan, A. (2023). Ecological approach to character formation in pesantren: 

Bronfenbrenner’s perspective. Journal of Islamic Character Education, 4(2), 112–

126. 

Sugiyono. (2017). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Tantowi, A. (2022). Pendidikan Islam di era transformasi global. Semarang: Pustaka Rizki 

Putra. 

Vygotsky, L. S. (2003). Educational theory in cultural context. New York: Cambridge 

University Press. 

Yuniarti, I., Khodijah, N., & Suryana, E. (2022). Analisis kebijakan pendidikan agama Islam 

di sekolah dan madrasah. MODELING: Jurnal Program Studi PGMI, 182–207. 



Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 144 

Zulmuqim, D., Samad, D., & Tabrani. (2023). Pendidikan Islam dan kebangkitan 

cendekiawan Muslim. INNOVATIVE: Journal of Social Science Research, 694–709. 


