EXPECTATION ;oo
Yournal of Islamic T ducation Management

— o Vol. 3, No. 2, Desember 2025
-_

. P DOTI: xXXXX-XXXXX
> O
EXPECIATION https://journal.albadar.ac.id/index.php/JIEM

BUDAYA PESANTREN DAN PENDIDIKAN KARAKTER PADA
PONDOK PESANTREN CAMPURAN

(Penelitian di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum Citiis)

Adang Hambalil, Asy'ari?, Dienha Habibie3, Ali Roswan Pauzi4, Dwi Ajeng Maulidya

Makalao3, Hasan Basri®
123456 Doktoral Program Studi Pendidikan Islam, Pascasarjana UIN Sunan Gunung Djati Bandung
Email: ladanghambali07 @gmail.com, 2asyaril881 @gmail.com, 3abiemanyoel 9@gmail.com
4aliroswanpauzi@gmail.com, Sajeng@albadar.ac.id, Shasan.basri@gmail.com

Abstrack

This study aims to examine the role of pesantren culture in shaping character
education within a mixed Islamic boarding school at Mazro’atul Ulum Citiis. The
research is grounded in the social dynamics between resident students (santri) and
non-resident students in a heterogeneous educational environment. A qualitative
descriptive-analytical approach was employed. Data were collected through in-
depth interviews, participant observation, and documentation, and analyzed using
the Miles and Huberman model. The findings indicate that pesantren culture,
manifested through religious habituation, discipline, communal life, and respect for
teachers, plays a significant role in fostering religious character, discipline,
responsibility, and inclusive social attitudes among students. Social interaction
between santri and non-santri serves as an effective medium for internalizing
Islamic-based character values.

Keywords: pesantren culture, character education, mixed pesantren

Abstrak
Penelitian ini bertujuan menganalisis peran budaya pesantren dalam
pembentukan pendidikan karakter pada pondok pesantren campuran di Pondok
Pesantren Mazro’atul Ulum Citiis. Latar belakang penelitian didasarkan pada
dinamika interaksi antara santri dan non-santri dalam lingkungan pesantren
yang heterogen. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
deskriptif-analitis. Data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan studi dokumentasi, kemudian dianalisis dengan model Miles dan
Huberman. Hasil penelitian menunjukkan bahwa budaya pesantren yang
diwujudkan melalui pembiasaan religius, kedisiplinan, kebersamaan, dan adab
terhadap guru berperan signifikan dalam membentuk karakter religius, disiplin,
tanggung jawab, dan sikap sosial inklusif pada peserta didik. Interaksi santri dan
non-santri menjadi sarana efektif internalisasi nilai-nilai karakter berbasis Islam.

Kata kunci: budaya pesantren, pendidikan karakter, pesantren campuran

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 131


https://journal.albadar.ac.id/index.php/JIEM

PENDAHULUAN

Pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia yang
memiliki peranan penting dalam membentuk karakter, akhlak, dan spiritualitas peserta
didik. Sebagai lembaga yang berakar kuat pada nilai-nilai keislaman, pesantren berfungsi
tidak hanya sebagai tempat pengajaran ilmu agama, tetapi juga sebagai ruang
pembentukan moral, budaya, dan kepribadian umat. Budaya pesantren yang khas seperti
keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, kedisiplinan, dan penghormatan kepada guru
(ta’dzim) menjadi sistem nilai yang terus ditanamkan dalam kehidupan sehari-hari santri
(Baihaqi, 2023; Fiqih, 2022). Nilai-nilai ini menjadikan pesantren sebagai model
pendidikan karakter yang efektif dan kontekstual dalam membangun manusia berakhlak
mulia.

Seiring dengan berkembangnya tuntutan zaman, pesantren menghadapi dinamika
baru dalam dunia pendidikan. Modernisasi dan globalisasi menuntut lembaga pendidikan
Islam ini untuk bertransformasi agar tetap relevan dengan kebutuhan masyarakat yang
semakin kompleks (Mansyuri et al., 2023). Salah satu bentuk transformasi tersebut adalah
munculnya pesantren campuran, yaitu lembaga yang tidak hanya dihuni oleh santri
mukim, tetapi juga diikuti oleh siswa non-santri yang menempuh pendidikan formal di
lingkungan pesantren. Kondisi ini melahirkan interaksi sosial yang dinamis antara dua
kelompok dengan latar belakang sosial dan budaya yang berbeda (Fajri & Ilmi, 2024;
Hidayati & Humam, 2021).

Fenomena ini membuka peluang sekaligus tantangan bagi pesantren dalam
menjaga keseimbangan antara tradisi keagamaan dan kebutuhan pendidikan modern.
Perbedaan latar belakang santri dan non-santri sering kali menimbulkan variasi dalam
pemahaman dan pengamalan nilai-nilai pesantren. Meskipun demikian, hasil penelitian
menunjukkan bahwa interaksi sosial antara keduanya justru berkontribusi signifikan
terhadap pembentukan karakter. Melalui kolaborasi dalam pembelajaran dan kegiatan
keagamaan, peserta didik dapat saling belajar, memahami, dan menginternalisasi nilai-
nilai moral serta norma sosial yang berlaku. Interaksi lintas latar sosial ini membentuk
ruang pendidikan yang inklusif dan saling melengkapi, memperkaya pemahaman mereka
terhadap nilai-nilai agama dan kehidupan sosial.

Penelitian terdahulu yang dilakukan oleh Maulidya Makalao, dkk. juga
menunjukkan bahwa keberagaman sosial di lingkungan pesantren menciptakan dinamika
pembelajaran yang mendorong tumbuhnya empati, toleransi dan rasa saling menghargai.
Melalui interaksi yang inklusif, peserta didik belajar untuk memahami perbedaan dan
mengembangkan perasaan moral (moral feeling) yang menjadi dasar penting bagi
pembentukan karakter sosial yang terbuka dan harmonis. Integrasi pendidikan agama
dan pendidikan umum di pesantren pun terbukti efektif dalam menumbuhkan perilaku
moral (moral behavior) melalui keterlibatan aktif siswa dalam kegiatan sosial dan
keagamaan yang membentuk kebiasaan positif sehari-hari (Maulidya Makalao, D.A.,,
Erihadiana, M., Asy’ari, & Ruskandar A. 2025).

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 132



Selain ituy, hasil penelitian juga mengungkap bahwa dinamika budaya di pesantren
campuran menciptakan proses adaptasi antara tradisi religius dan budaya modern yang
lebih terbuka. Proses ini menghasilkan budaya pesantren yang inklusif dan progresif, di
mana nilai-nilai Islam tetap menjadi dasar pembentukan karakter, namun dijalankan
dalam suasana yang lebih dialogis dan kontekstual dengan perkembangan zaman. Dalam
konteks modernisasi, pesantren memiliki peran strategis untuk menyeimbangkan antara
pelestarian nilai-nilai keagamaan dan inovasi pendidikan agar tetap relevan di tengah
perubahan sosial (Muid, Arifin & Karim, 2024).

Penelitian terdahulu yang berlandaskan teori Thomas Lickona (1992)
menunjukkan bahwa pendidikan karakter di pesantren terbangun melalui integrasi tiga
dimensi utama, yaitu moral knowing, moral feeling, dan moral behavior, yang tumbuh
dalam kehidupan sosial santri dan non-santri. Ketiga dimensi ini menjadi dasar bagi
pembentukan karakter religius dan sosial yang kokoh. Secara keseluruhan, hasil
penelitian tersebut menegaskan bahwa budaya pesantren campuran mampu
menciptakan ruang pendidikan karakter yang dinamis, di mana nilai-nilai keislaman,
sosial, dan moral berkembang secara harmonis.

Berdasarkan hasil-hasil penelitian terdahulu tersebut, dapat dipahami bahwa
budaya pesantren memiliki pengaruh yang besar terhadap pembentukan karakter peserta
didik, bahkan dalam konteks keberagaman sosial yang kompleks. Oleh karena itu,
penelitian tentang Budaya Pesantren dan Pendidikan Karakter pada Pondok Pesantren
Campuran menjadi penting untuk dilakukan guna memahami secara mendalam
bagaimana nilai-nilai pesantren dapat diinternalisasikan secara efektif di lingkungan yang
heterogen. Penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi teoretis dan praktis
bagi pengembangan model pendidikan karakter berbasis budaya pesantren yang inklusif,
adaptif, dan tetap berlandaskan nilai-nilai Islam.

KAJIAN TEORI
1. Budaya Pesantren

Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam tradisional yang memiliki sistem
nilai, norma, dan tradisi yang khas. Budaya pesantren terbentuk dari proses panjang yang
berakar pada nilai-nilai Islam, pengamalan ajaran moral, serta kebiasaan sosial yang
diwariskan dari generasi ke generasi. Nilai-nilai tersebut menjadi fondasi dalam
pembentukan karakter dan tata perilaku santri dalam kehidupan sehari-hari (Baihaqji,
2023).

Secara historis, budaya pesantren mencakup lima nilai dasar yang dikenal sebagai
panca jiwa pesantren, yaitu keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah Islamiyah,
dan kebebasan. Nilai-nilai ini membentuk pola pikir dan perilaku santri yang berorientasi
pada kejujuran, tanggung jawab, serta semangat pengabdian kepada masyarakat.
Menurut Figih (2022), budaya pesantren berfungsi sebagai sistem sosial yang mengatur
perilaku warga pesantren agar sejalan dengan nilai-nilai keislaman dan tujuan pendidikan
moral.

Dalam konteks pendidikan modern, budaya pesantren tidak hanya berfungsi
sebagai simbol tradisi keagamaan, tetapi juga sebagai sistem nilai yang dapat diadaptasi

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 133



dalam menghadapi perubahan zaman. Mansyuri et al. (2023) menjelaskan bahwa
transformasi pesantren di era modern ditandai oleh upaya mengintegrasikan antara nilai-
nilai tradisional Islam dengan sistem pendidikan formal yang lebih terbuka terhadap ilmu
pengetahuan umum. Dengan demikian, budaya pesantren bukanlah entitas statis,
melainkan sistem dinamis yang terus berkembang menyesuaikan kebutuhan masyarakat.

Ciri khas budaya pesantren yang melekat pada perilaku keseharian santri, seperti
disiplin dalam ibadah, penghormatan kepada guru (ta’dzim), serta kebersamaan dalam
kegiatan sosial, menjadi sarana internalisasi nilai moral. Menurut Hidayati dan Humam
(2021), praktik budaya pesantren semacam ini berfungsi sebagai pendidikan karakter
berbasis pengalaman, karena setiap kegiatan keseharian di pesantren mengandung nilai-
nilai pendidikan moral yang terinternalisasi secara alami.

Dengan demikian, budaya pesantren dapat dipahami sebagai bentuk pendidikan
non-verbal yang mengajarkan peserta didik melalui keteladanan, kebiasaan, dan
pengalaman hidup di lingkungan yang religius. Dalam pondok pesantren campuran,
budaya ini memiliki tantangan tersendiri untuk diadaptasikan dengan kondisi sosial
peserta didik yang beragam, baik dari segi latar belakang keluarga maupun pengalaman
religius.

2. Pendidikan Karakter dalam Perspektif Islam

Pendidikan karakter dalam Islam merupakan proses penanaman nilai-nilai moral,
etika, dan spiritual yang bertujuan membentuk pribadi yang berakhlak mulia. Konsep ini
sejalan dengan tujuan pendidikan Islam, yaitu membentuk manusia yang kaffah utuh
dalam aspek spiritual, intelektual, dan sosial. Menurut Lickona (1992), pendidikan
karakter mencakup tiga dimensi utama, yaitu moral knowing (pengetahuan moral), moral
feeling (perasaan moral), dan moral behavior (perilaku moral). Ketiga dimensi ini saling
berkaitan dan harus diintegrasikan dalam proses pembelajaran agar karakter seseorang
dapat terbentuk secara menyeluruh.

Dalam konteks pendidikan Islam, pembentukan karakter tidak hanya
berlandaskan pada rasionalitas moral, tetapi juga pada nilai-nilai tauhid dan keimanan.
Afifuddin dan Ishak (2022) menjelaskan bahwa pendidikan Islam berfungsi untuk
menanamkan kesadaran spiritual bahwa setiap tindakan manusia harus berorientasi
pada nilai kebaikan dan pengabdian kepada Allah SWT. Oleh karena itu, pendidikan
karakter dalam Islam tidak hanya berfokus pada dimensi etika sosial, tetapi juga pada
pembinaan hati, akhlak, dan niat yang tulus.

Pendidikan karakter di pesantren terimplementasi melalui proses pembelajaran
formal dan nonformal, seperti kegiatan ibadah, pengajian kitab kuning, serta kegiatan
sosial masyarakat. Melalui pendekatan tersebut, peserta didik tidak hanya memperoleh
pengetahuan agama, tetapi juga mengalami proses internalisasi nilai-nilai moral melalui
interaksi sosial dan keteladanan guru (Fardinal, Ali & US, 2022).

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa dalam lingkungan pesantren campuran,
interaksi antara santri dan non-santri menjadi faktor penting dalam pembentukan
karakter. Interaksi sosial tersebut berkontribusi terhadap terbentuknya moral knowing,
moral feeling, dan moral behavior, karena peserta didik belajar memahami nilai-nilai

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 134



moral dari pengalaman dan pergaulan sehari-hari yang beragam. Dengan demikian,
pendidikan karakter di pesantren memiliki dimensi sosial yang kuat, di mana nilai-nilai
keislaman tidak hanya diajarkan, tetapi juga dipraktikkan secara nyata dalam kehidupan
bersama.

3. Pondok Pesantren Campuran dan Dinamika Sosial

Pondok pesantren campuran merupakan bentuk adaptasi pesantren terhadap
perkembangan pendidikan modern dan kebutuhan masyarakat yang semakin kompleks.
Dalam sistem ini, pesantren tidak hanya menampung santri mukim, tetapi juga peserta
didik non-santri yang menempuh pendidikan formal di lingkungan pesantren. Menurut
Fajri dan Ilmi (2024), keberadaan dua kelompok ini menciptakan dinamika sosial yang
unik karena perbedaan latar belakang sosial, budaya, dan religiusitas.

Dinamika tersebut dapat menimbulkan tantangan dalam menjaga konsistensi
nilai-nilai budaya pesantren, namun juga membuka peluang bagi terciptanya proses
pembelajaran yang lebih inklusif dan dialogis. Fauziyah et al. (2022) menjelaskan bahwa
interaksi antara santri dan non-santri memperkaya proses pembelajaran, karena mereka
saling berbagi pengalaman moral dan sosial. Hal ini sejalan dengan pandangan Vygotsky
(2003) dalam teori konstruktivisme sosial yang menekankan bahwa pengetahuan dan
nilai dibentuk melalui interaksi sosial serta pengalaman bersama.

Keberagaman sosial di pesantren campuran menuntut pengelolaan budaya yang
bijak agar nilai-nilai Islam tetap menjadi dasar dalam kehidupan bersama. Muid, Arifin,
dan Karim (2024) menegaskan bahwa pesantren di era modern perlu menyeimbangkan
antara pelestarian nilai keagamaan dan penerapan sistem pendidikan formal agar tetap
relevan tanpa kehilangan identitas. Dalam konteks ini, budaya pesantren berfungsi
sebagai pengikat moral yang menjaga kohesi sosial antara kelompok santri dan non-
santri.

Dengan demikian, pondok pesantren campuran menjadi laboratorium sosial yang
menarik untuk dikaji, karena di dalamnya berlangsung proses adaptasi antara nilai-nilai
tradisional Islam dan kebutuhan modernisasi pendidikan. Dinamika interaksi sosial di
dalamnya tidak hanya berdampak pada sistem pembelajaran, tetapi juga pada
pembentukan karakter dan budaya moral peserta didik.

4. Integrasi Budaya Pesantren dan Pendidikan Karakter

Integrasi antara budaya pesantren dan pendidikan karakter merupakan ciri khas
sistem pendidikan Islam yang holistik. Budaya pesantren mengajarkan nilai-nilai luhur
melalui praktik kehidupan sehari-hari, sedangkan pendidikan karakter berfungsi
menanamkan kesadaran moral melalui refleksi dan pembiasaan. Menurut Santoso, Sabri,
dan Rahmat (2024), pesantren modern telah berhasil mengadaptasi pendekatan
pendidikan yang menekankan keseimbangan antara tradisi keagamaan dan inovasi
pedagogis yang relevan dengan tuntutan zaman.

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa penerapan nilai-nilai budaya pesantren,
seperti kedisiplinan, tanggung jawab, dan kejujuran, dapat memperkuat pembentukan
karakter peserta didik di lingkungan campuran. Interaksi sosial antara santri dan non-

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 135



santri menjadi media internalisasi nilai, di mana kedua kelompok saling mempengaruhi
dan membangun kesadaran moral bersama. Dalam hal ini, teori Lickona (1992) dan
konstruktivisme sosial (Vygotsky, 2003) menjadi landasan konseptual yang menjelaskan
bagaimana pengetahuan moral dan perilaku sosial terbentuk melalui interaksi dan
pengalaman nyata di lingkungan pesantren.

Integrasi budaya pesantren dan pendidikan karakter juga berperan penting dalam
menghadapi tantangan globalisasi. Menurut Adliyah, Jaelani, dan Subhan (2024), lembaga
pendidikan Islam harus berorientasi pada pembentukan manusia seutuhnya (al-insan al-
kamil) yang mampu memadukan pengetahuan, moralitas, dan spiritualitas dalam satu
kesatuan. Oleh karena itu, pendidikan karakter berbasis budaya pesantren diharapkan
mampu menghasilkan generasi yang religius, berakhlak mulia, toleran, dan adaptif
terhadap perubahan sosial.

Berdasarkan uraian teori di atas, dapat dipahami bahwa budaya pesantren
berperan sebagai sistem nilai yang menjadi dasar dalam pembentukan pendidikan
karakter. Dalam konteks pondok pesantren campuran, interaksi antara santri dan non-
santri menjadi faktor penting dalam menginternalisasikan nilai-nilai tersebut. Proses
pendidikan karakter di pesantren tidak hanya berlangsung melalui pengajaran formal,
tetapi juga melalui keteladanan, pembiasaan, dan kehidupan sosial sehari-hari.

Oleh karena itu, penelitian ini berangkat dari pemikiran bahwa budaya pesantren
merupakan instrumen utama dalam membentuk karakter peserta didik di tengah
keberagaman sosial dan modernisasi pendidikan. Integrasi antara budaya pesantren dan
pendidikan karakter akan menghasilkan sistem pendidikan Islam yang seimbang antara
nilai tradisi dan tuntutan zaman.

METODOLOGI PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
deskriptif-analitis. Pendekatan ini dipilih karena penelitian bertujuan untuk memahami
secara mendalam fenomena budaya pesantren dan implementasinya dalam pembentukan
pendidikan karakter di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum Citiis.

Menurut Creswell dan Creswell (2018), penelitian kualitatif berfungsi untuk
menggali makna yang diberikan individu atau kelompok terhadap suatu masalah sosial
atau fenomena tertentu. Dengan pendekatan ini, peneliti berupaya menggambarkan dan
menganalisis secara holistik bagaimana nilai-nilai budaya pesantren diinternalisasikan
dalam kehidupan santri dan non-santri serta bagaimana budaya tersebut berperan dalam
membentuk karakter peserta didik di lingkungan pesantren campuran.

Untuk memperoleh data yang valid, lengkap, dan mendalam, penelitian ini
menggunakan tiga teknik utama, yaitu: 1) Wawancara mendalam, wawancara dilakukan
kepada pimpinan pesantren, guru, dan peserta didik (santri serta non-santri) untuk
menggali informasi mengenai pelaksanaan budaya pesantren, proses pembentukan
karakter, serta dinamika interaksi sosial di antara mereka. Wawancara dilakukan secara
semi-terstruktur agar informan dapat menyampaikan pandangan dan pengalaman
mereka secara bebas namun tetap dalam fokus penelitian. 2) Observasi Partisipatif
(Participant Observation), Peneliti terlibat langsung dalam kegiatan keseharian pesantren

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 136



seperti kegiatan keagamaan, pengajian, pembelajaran, dan kegiatan sosial. Melalui
observasi ini, peneliti berusaha memahami pola perilaku, interaksi sosial, serta
penerapan nilai-nilai budaya pesantren yang mempengaruhi pembentukan karakter. 3)
Dokumentasi, teknik ini digunakan untuk mengumpulkan data dari berbagai dokumen
resmi pesantren seperti profil lembaga, kurikulum, jadwal kegiatan, arsip kegiatan santri,
serta foto-foto kegiatan yang relevan dengan pelaksanaan pendidikan karakter dan
budaya pesantren.

Analisis data dilakukan secara induktif dengan menggunakan model Miles,
Huberman, dan Saldana (2014) yang meliputi tiga tahapan utama: Reduksi Data (Data
Reduction), Penyajian Data (Data Display), serta Penarikan Kesimpulan dan Verifikasi
(Conclusion Drawing/Verification).

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Latar Alamiah Penelitian

Pondok pesantren Mazro’atul Ulum Citiis berdiri sejak tahun 1918 atas prakasa
KH Asy’ari di Kampung Citiis, Pagelaran, Cianjur, estafet Kepemimpinan pesantren di
teruskan oleh putranya KH Saepullah, hingga wafat pada tahun 2001, kini pesantren ini
dipimpin oleh KH Asep Ismail, S.Pd.l. Mazro’atul menyediakan jenjang pendidikan M],
MTs dan MA, serta sinergi dengan perguruan tinggi untuk membekali para santri
menghadapi tantangan masa depan.

2. Hasil Penelitian
a. Bentuk dan nilai-nilai budaya pesantren di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum
Citiis

Budaya pesantren di Mazro’atul Ulum Citiis tampak melalui pola kehidupan
religius, disiplin, kebersamaan, serta tata pergaulan yang menjunjung adab dan
penghormatan terhadap guru. Kehidupan sehari-hari santri berlangsung dalam suasana
yang sepenuhnya berorientasi pada nilai-nilai keislaman. Rutinitas ibadah seperti shalat
berjamaah, pembacaan Al-Qur’an, dzikir, dan kajian kitab menjadi fondasi utama kegiatan
harian. Pembiasaan ibadah ini tidak hanya dijalankan secara formal, tetapi melekat
sebagai kebiasaan yang sudah menjadi identitas kolektif pesantren.

Disiplin menjadi karakter yang menonjol dari budaya pesantren. Jadwal harian
yang terstruktur, pembagian tugas kebersihan, serta kepatuhan terhadap tata tertib
membentuk perilaku santri menjadi lebih tertib, bertanggung jawab, dan teratur.
Aktivitas seperti piket asrama, kerja bakti, serta pengaturan waktu belajar memperkuat
nilai kedisiplinan dalam kehidupan sehari-hari.

Budaya kebersamaan dan gotong royong berkembang kuat karena kehidupan para
santri berlangsung dalam satu komunitas yang berbagi ruang, tugas, dan tanggung jawab
yang sama. Aktivitas kolektif membentuk solidaritas, empati sosial, dan sikap saling
membantu. Selain itu, nilai sopan santun dan penghormatan terhadap guru (ta’dzim)
menjadi inti budaya pesantren yang diinternalisasi melalui adab berbicara, berperilaku,
dan tata krama dalam berinteraksi.

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 137



Nilai-nilai tersebut menunjukkan bahwa budaya pesantren tidak hanya berwujud
aturan formal, tetapi hadir sebagai sistem nilai yang menyatu dengan kehidupan para
santri. Hal ini sejalan dengan tujuan penelitian pertama, yaitu mendeskripsikan dan
menganalisis bentuk serta nilai-nilai budaya pesantren yang diterapkan di Mazro’atul
Ulum Citiis.

b. Peran budaya pesantren dalam pembentukan pendidikan karakter peserta
didik (santri dan non-santri)

Budaya pesantren di Mazro’atul Ulum Citiis berperan penting dalam proses
internalisasi nilai dan pembentukan karakter peserta didik. Proses ini berlangsung
melalui tiga mekanisme: pembiasaan, keteladanan, dan pengawasan berkelanjutan.
Kehidupan religius yang terjadwal mendorong tumbuhnya karakter religius seperti
kesadaran beribadah, kecintaan pada Al-Qur’an, dan kepatuhan terhadap ajaran agama.
Pembiasaan ibadah yang dilakukan setiap hari membentuk kesadaran spiritual yang kuat
pada santri.

Sistem disiplin pesantren mengembangkan karakter tanggung jawab dan
kemandirian. Santri dilatih untuk mengatur waktu, menyelesaikan tugas, menjaga
kebersihan, serta mengikuti jadwal pembelajaran dengan tertib. Disiplin tidak bersifat
represif melainkan edukatif, karena dijalankan dalam suasana kebersamaan dan
keteladanan para ustadz dan pengasubh.

Kehidupan bersama dalam satu ekosistem yang heterogen secara sosial
menjadikan budaya pesantren sebagai media efektif untuk menumbuhkan karakter
sosial, seperti kepedulian, kerjasama, dan kemampuan beradaptasi. Santri berasal dari
latar belakang sosial yang berbeda, sehingga interaksi sehari-hari menjadi sarana
pembentukan karakter inklusif dan toleran. Bahkan bagi non-santri yang berinteraksi
dengan pesantren, nilai-nilai religius dan etika sosial pesantren tetap memiliki pengaruh
melalui kegiatan keagamaan, pengabdian, dan hubungan sosial lain.

Peran budaya ini mencerminkan tujuan penelitian kedua, yaitu memahami
bagaimana budaya pesantren membentuk pendidikan karakter peserta didik dalam
lingkungan yang beragam secara sosial dan religius.

c. Interaksi sosial antara santri dan non-santri sebagai sarana internalisasi budaya
pesantren

Interaksi sosial antara santri dan non-santri menunjukkan bahwa nilai-nilai
budaya pesantren tidak hanya hidup dalam ruang internal pesantren, tetapi juga
berpengaruh pada relasi sosial yang lebih luas. Santri berinteraksi dengan masyarakat
sekitar dalam suasana yang sopan, religius, dan penuh penghargaan. Sikap hormat,
penggunaan bahasa yang santun, serta keaktifan dalam kegiatan keagamaan masyarakat
menjadi indikator bahwa nilai-nilai pesantren telah terinternalisasi dalam perilaku
mereka.

Masyarakat sekitar juga memandang santri sebagai pribadi yang religius dan
berakhlak baik. Hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai disiplin, religiusitas, dan etika
sosial yang diajarkan pesantren diterjemahkan dalam bentuk perilaku nyata ketika santri

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 138



berada di luar lingkungan internal pesantren. Interaksi yang berlangsung secara
harmonis membantu memperluas jangkauan budaya pesantren ke masyarakat non-
santri, terutama melalui kegiatan pengabdian masyarakat, peringatan hari besar Islam,
dan kerja sama dalam aktivitas sosial.

Interaksi ini berfungsi sebagai wahana internalisasi nilai, di mana santri belajar
menerapkan nilai-nilai pesantren dalam konteks sosial yang lebih luas, sedangkan non-
santri ikut terbentuk oleh kehadiran budaya pesantren dalam kehidupan mereka. Hal ini
menunjukkan keterkaitan yang kuat dengan tujuan penelitian ketiga, yaitu menganalisis
bagaimana interaksi sosial menjadi sarana pembentukan karakter religius, berakhlak
mulia, dan adaptif terhadap perubahan sosial.

3. Pembahasan
a. Bentuk dan Nilai-Nilai Budaya Pesantren di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum
Citiis

Temuan penelitian menunjukkan bahwa budaya pesantren Mazro’atul Ulum Citiis
terbangun melalui tiga unsur utama: rutinitas religius, kedisiplinan, dan adab. Rutinitas
ibadah seperti salat berjamaah, tadarus Al-Qur’an, pengajian, serta kegiatan dzikir
menjadi fondasi karakter religius santri. Nilai-nilai ini mencerminkan apa yang disebut
Lickona (1991) sebagai moral action di mana moralitas dipraktikkan melalui aktivitas
nyata dan berulang. Dalam konteks Mazro’atul Ulum, santri tidak hanya mempelajari
nilai-nilai secara verbal, tetapi mempraktikkannya melalui kebiasaan harian.

Penelitian terbaru menguatkan temuan ini. Haromain (2023) menemukan bahwa
budaya pesantren membentuk habitus moral melalui pembiasaan ibadah dan kegiatan
komunal yang terus menerus. Demikian juga Firmansyah (2022) menjelaskan bahwa
pesantren bekerja melalui hidden curriculum nilai-nilai yang tidak tertulis tetapi
tercermin dalam interaksi, tradisi, dan peraturan harian. Nilai disiplin tampak pada
pengaturan waktu, jadwal kegiatan, ketaatan terhadap tata tertib, dan tanggung jawab
kebersihan.

Selain itu, nilai adab kepada guru menjadi ciri khas budaya pesantren yang sangat
kuat. Hal ini sesuai dengan temuan Maryono (2018) bahwa relasi ta’dzim antara santri
dan kyai adalah inti identitas pesantren. Adab ini tercermin dalam cara santri
berkomunikasi, berjalan di hadapan guru, dan menghormati ilmu. Dengan demikian,
budaya pesantren Mazro’atul Ulum merupakan sistem nilai yang hidup (living values) dan
berfungsi mengatur seluruh aktivitas santri.

Budaya kebersamaan dan gotong royong juga menjadi ciri penting. Santri dididik
untuk bekerja dalam kelompok, saling membantu, dan memelihara solidaritas. Penelitian
Setiawan (2023) menunjukkan bahwa lingkungan sosial pesantren menciptakan
microsystem Bronfenbrenner yang sangat kuat, di mana interaksi sosial membentuk
identitas moral santri.

b. Peran Budaya Pesantren dalam Pembentukan Pendidikan Karakter Peserta
Didik (Santri dan Non-Santri)

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 139



Temuan penelitian menunjukkan bahwa budaya pesantren berperan signifikan
dalam pembentukan karakter peserta didik, baik santri maupun non-santri. Mekanisme
utamanya adalah keteladanan, pembiasaan, dan pengawasan melekat. Hal ini selaras
dengan teori Bandura (1977) yang menyatakan bahwa perilaku moral terbentuk melalui
modeling, yaitu meniru figur-figur otoritatif, seperti kyai, ustadz, dan santri senior.

Bagi santri mukim, internalisasi nilai terjadi secara intensif karena mereka hidup
dalam lingkungan yang sepenuhnya diatur oleh kultur pesantren. Tikar nilai seperti
religiusitas, kejujuran, kemandirian, dan tanggung jawab terbentuk melalui praktik terus-
menerus. Hal ini sejalan dengan temuan Hikmah (2023), yang menjelaskan bahwa
pembiasaan kegiatan religius di pesantren menghasilkan internalisasi moral yang
mendalam.

Yang menarik, temuan penelitian Anda memperlihatkan bahwa budaya pesantren
juga memengaruhi non-santri yang mengikuti kegiatan tertentu atau berinteraksi dengan
komunitas pesantren. Nilai-nilai seperti sopan santun, kedisiplinan, dan penghormatan
terhadap guru turut diserap oleh peserta didik non-santri meskipun keterlibatannya
tidak seintens santri mukim. Penelitian Niam dan Burhanuddin (2024) mendukung
fenomena ini, menunjukkan bahwa meskipun seseorang tidak mukim di pesantren,
interaksi rutin dengan lingkungan pesantren tetap memiliki pengaruh moral signifikan.

Budaya pesantren Mazro’atul Ulum Citiis dengan demikian berfungsi sebagai
sumber nilai, kontrol sosial, dan penyangga moral bagi semua peserta didik. Nilai-nilai
tersebut membentuk karakter religius, disiplin, bertanggung jawab, serta berakhlak
mulia.

c. Interaksi Sosial antara Santri dan Non-Santri sebagai Sarana Internalisasi
Budaya Pesantren

Temuan penelitian menunjukkan bahwa interaksi sosial antara santri dan non-
santri mencerminkan internalisasi nilai-nilai budaya pesantren. Interaksi tersebut
berlangsung dalam suasana saling menghormati, sopan, dan penuh adab. Ketika santri
berinteraksi dengan dunia luar, nilai-nilai pesantren yang telah tertanam dalam diri
mereka menjadi pedoman perilaku sosial.

Penelitian Kamboh dan Wulandari (2023) menegaskan bahwa interaksi
komunitas pesantren dengan masyarakat luas berfungsi sebagai wahana penyebaran
nilai moral. Di Mazro’atul Ulum, interaksi ini terjadi dalam kegiatan bersama, acara
keagamaan, kerja bakti, dan diskusi belajar. Santri menjadi role model bagi lingkungan
sekitarnya, dan non-santri ikut menyerap nilai religius dan etika sosial dari pola perilaku
santri.

Dari perspektif Bronfenbrenner (1979), interaksi ini merupakan bagian dari
mesosystem, di mana hubungan antar-lingkungan (pesantren < masyarakat)
memperkuat internalisasi nilai karakter. Setiawan (2023) menambahkan bahwa interaksi
lintas kelompok di pesantren memperkuat kompetensi sosial, empati, dan kemampuan
adaptasi santri.

Temuan penelitian ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai pesantren tidak berhenti
pada tataran kognitif, melainkan diwujudkan dalam bentuk tindakan sosial. Interaksi

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 140



santri dan non-santri menjadi sarana penting bagi pembentukan karakter religius,
disiplin, dan akhlak mulia yang dapat diimplementasikan dalam konteks kehidupan yang
lebih luas.

SIMPULAN

Bentuk dan nilai-nilai budaya pesantren di Pondok Pesantren Mazro’atul Ulum
Citiis tercermin melalui rutinitas religius, kedisiplinan, kebersamaan, serta adab terhadap
guru. Nilai-nilai seperti keikhlasan, kemandirian, tanggung jawab, ketertiban, dan
penghormatan menjadi ciri utama budaya pesantren yang terinternalisasi dalam
kehidupan sehari-hari santri.

Budaya pesantren berperan signifikan dalam pembentukan pendidikan karakter
peserta didik, baik santri maupun non-santri. Mekanisme pembiasaan, keteladanan dan
pengawasan melekat membentuk karakter religius, disiplin, mandiri, bertanggung jawab,
serta berakhlak mulia. Nilai-nilai moral tersebut terbentuk melalui kegiatan ibadah,
pembelajaran, dan aktivitas sosial.

Interaksi sosial antara santri dan non-santri menjadi sarana efektif internalisasi
nilai-nilai pesantren. Relasi sehari-hari yang terjalin dalam kegiatan pendidikan, ibadah,
dan aktivitas sosial menghasilkan sikap saling menghargai, kepedulian dan pembentukan
karakter sosial yang inklusif. Interaksi ini memperlihatkan bahwa nilai-nilai pesantren
meluas melampaui komunitas internal dan memberi pengaruh pada masyarakat sekitar.

Implikasi Teoretis, Temuan penelitian memperkuat konsep bahwa budaya
pesantren merupakan instrumen efektif dalam pendidikan karakter berbasis nilai Islam.
Integrasi antara moral knowing, moral feeling, dan moral behavior (Lickona) dalam
kehidupan pesantren memperkaya pengembangan teori pendidikan karakter dalam
konteks lembaga Islam tradisional yang beradaptasi dengan modernitas.

Implikasi Praktis bagi Pesantren, Hasil penelitian dapat menjadi bahan evaluasi
untuk memperkuat pembinaan karakter melalui pembiasaan ibadah, penguatan disiplin,
peningkatan kualitas keteladanan guru, serta program-program kolaboratif antara santri
dan non-santri. Pesantren dapat memanfaatkan temuan ini untuk merancang strategi
pendidikan karakter yang lebih sistematis.

Implikasi bagi Pendidik dan Pengasuh, Guru dan pengasuh pesantren perlu
mempertahankan dan meningkatkan kualitas keteladanan, karena mereka berperan
sebagai model moral bagi peserta didik. Interaksi yang inklusif dan dialogis perlu terus
dikembangkan agar nilai-nilai pesantren dapat terserap secara efektif, terutama oleh non-
santri.

Implikasi bagi Masyarakat, Temuan menunjukkan bahwa pesantren memiliki
kontribusi moral bagi lingkungan sekitar. Hal ini menegaskan bahwa kerja sama antara
pesantren dan masyarakat dalam kegiatan sosial dan keagamaan penting untuk
memperluas dampak pembentukan karakter.

DAFTAR PUSTAKA

Adliyah, A. E., Jaelani, D. 1., & Subhan, M. (2024). Studi tentang konsepsi peserta didik dalam
filsafat pendidikan Islam. Jurnal Pendidikan Nusantara, 92-104.

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 141



Afifuddin, & Ishak, 1. (2022). Landasan filosofis pendidikan Islam: Konstruksi tipologis
pendidikan Islam di era modern. Al-Musannif: Jurnal Pendidikan Islam dan
Keguruan, 119-134.

Amalia, L. N,, & Prasetyo, K. B. (2021). Budaya belajar dalam dinamika relasi siswa santri
dan non-santri di Madrasah Aliyah Al Asror Kota Semarang. SOLIDARITY, 67-75.

Azra, A. (2019). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di tengah tantangan milenium
I11. Jakarta: Prenada Media.

Baihaqi, M. (2023). Panca jiwa sebagai pendidikan akhlak pada santri di pondok pesantren
modern. Surabaya: Scopindo Media Pustaka.

Bandura, A. (1977). Social learning theory. Prentice Hall.

Creswell,]. W,, & Creswell, ]. D. (2018). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed
methods approaches (5th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Fajri, N., & Ilmi, D. (2024). Evolusi lembaga pendidikan Islam dalam sejarah Indonesia.
ADIBA: Journal of Education, 121-131.

Fardinal, F, Alj, H., & US, K. A. (2022). Mutu pendidikan Islam: Jenis kesisteman, konstruksi
kesisteman, dan berfikir kesisteman. JEMSI: Jurnal Ekonomi Manajemen Sistem
Informasi, 370-382.

Fauziyah, N., Susanto, H., Rochgiyanti, & Syaharuddin. (2022). Interaksi sosial santri
pondok pesantren Muhammadiyah Nurul Amin Alabio tahun 1997-2020.
Prabayaksa: Journal of History Education, 23-32.

Fiqih, M. A. (2022). Peran pesantren dalam menjaga tradisi-budaya dan moral bangsa.
PANDAWA: Jurnal Pendidikan dan Dakwah, 42-65.

Firmansyabh, S. B. (2022). Character education strategy in pesantren: Integrating religious
values with daily culture. Journal of Islamic Education Studies, 8(2), 145-160.

Gunawan, D. & Kurniawan, T. (2020). Analisis knowledge creation dalam institusi
pendidikan dan pelatihan. Alignment: Journal of Administration and Educational
Management, 168-180.

Haromain, M. (2023). Strengthening character education through pesantren habituation
model. International Journal of Multicultural and Multireligious Understanding,
10(4), 200-212.

Hidayati, Z., & Humam, M. F. (2021). Eksistensi pesantren salaf di tengah arus modernisasi.
Penangkaran: Jurnal Penelitian Agama dan Masyarakat, 209-233.

Hikmah, N. (2023). Hybrid character education model in modern pesantren. Journal of
Contemporary Islamic Education, 7(1), 55-72.

[slamic Schools. Jurnal Ilmiah Iqra, 19(1), 11-27.

Kamboh, S., & Wulandari, F. (2023). Pesantren-community collaboration in strengthening
moral values. Indonesian Journal of Educational Research, 9(3), 221-235.

Lickona, T. (1991). Educating for character: How our schools can teach respect and
responsibility. Bantam Books.

Lickona, T. (1992). Educating for character: How our schools can teach respect and
responsibility. New York: Bantam Books.

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 142



Makalao, D. A. M., Asy’ari, A., Supardi, A., & Badrudin. (2024). Free curriculum management
based on constructivist theory. Proceedings of the International Conference on
Education, Society and Humanity, 379-385.

Mansyuri, A. H,, Patrisia, B. A., Karimah, B., & Sari, D. V. E (2023). Optimalisasi peran
pesantren dalam lembaga pendidikan Islam di era modern. Ma'alim: Jurnal
Pendidikan Islam, 101-112.

Maryono, M. (2018). Budaya pesantren dalam pembentukan karakter santri. Jurnal
Pendidikan Islam, 5(1), 45-60.

Maulidya Makalao, D. A, Erihadiana, M., Asy’ari, & Ruskandar, A. (2025). Social Interaction
and Character Education in

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafia, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Minarti, S. (2013). Ilmu pendidikan Islam: Fakta teoritis-filosofis dan aplikatif-normatif.
Jakarta: AMZAH.

Muid, A., Arifin, B., & Karim, A. (2024). Peluang dan tantangan pendidikan pesantren di era
digital (studi kasus di Pondok Pesantren Al-Islah Bungah Gresik). MODELING: Jurnal
Program Studi PGMI, 512-530.

Niam, K, & Burhanuddin, M. (2024). Family involvement and pesantren culture in
strengthening student character. International Journal of Islamic Educational
Research, 9(1), 33-49.

Pakaya, 1., Posumah, J. H., & Dengo, S. (2021). Pengaruh lingkungan sosial terhadap
pendidikan masyarakat di Desa Biontong | Kecamatan Bolangitang Timur
Kabupaten Bolaang Mongondow Utara. JAP: Jurnal Administrasi Publik, 11-18.

Rahman, T. (2023). Ruang dan identitas sosial: Reproduksi identitas kelas menengah Muslim
di pesantren. JSA (Jurnal Sosiologi Andalas), 65-77.

Sabil, N. F, & Diantoro, F. (2021). Sistem pendidikan nasional di pondok pesantren. Al-
Ishlah: Jurnal Pendidikan Islam, 209-230.

Sakir, M., & Syam, R. S. E. (2024). Pendidikan kepesantrenan: Negosiasi ruang kaum santri
dalam mempertahankan identitas sosial keagamaan di Universitas Sains Al-Qur’an
Wonosobo. EDUKASIA: Jurnal Pendidikan dan Pembelajaran, 337-348.

Santoso, B., Sabri, Y, & Rahmat. (2024). Pesantren dan pembaharuannya (modernisasi
pesantren): Arah dan implikasi. Jurnal PARIS LANGKIS: Jurnal Pendidikan Pancasila
dan Kewarganegaraan, 97-108.

Setiawan, A. (2023). Ecological approach to character formation in pesantren:
Bronfenbrenner’s perspective. Journal of Islamic Character Education, 4(2), 112-
126.

Sugiyono. (2017). Metode penelitian kuantitatif, kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Tantowi, A. (2022). Pendidikan Islam di era transformasi global. Semarang: Pustaka Rizki
Putra.

Vygotsky, L. S. (2003). Educational theory in cultural context. New York: Cambridge
University Press.

Yuniarti, I., Khodijah, N., & Suryana, E. (2022). Analisis kebijakan pendidikan agama Islam
di sekolah dan madrasah. MODELING: Jurnal Program Studi PGMI, 182-207.

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 143



Zulmuqgim, D. Samad, D. & Tabrani. (2023). Pendidikan Islam dan kebangkitan
cendekiawan Muslim. INNOVATIVE: Journal of Social Science Research, 694-709.

Expectation: Journal of Islamic of Education Management, Vol.3, No.2 (Desember 2025) | 144



